WESENSGLIEDER DES MENSCHEN
IN RUDOLF STEINERS WERK
DIE PHILOSOPHIE DER FREIHEIT

RENATUS ZIEGLER

Vorbemerkungen

Die Philosophie der Freiheit ist kein rein philosophisches Werk und schon gar
nicht ein bloR erkenntniswissenschaftliches mit Vertiefungen zur Freiheit
des Menschen. Sie enthilt viel Seelenkundliches, also Ausfihrungen zu einer
empirisch orientierten Psychologie des Denkens (genauer: Gedankenhabens),
Fiihlens und Wollens. Auf diesen Sachverhalt macht Steiner indirekt bereits
in der ersten Auflage seines theosophisch-anthroposophischen Grundlagen-
werks Theosophie — Einfihrung in Welterkenntnis und Menschenbestimmung auf-
merksam: «Wer noch auf einem anderen Wege die hier dargestellten Wahrhei-
ten suchen will, der findet einen solchen in meiner Philosophie der Freiheit>
[..]- In verschiedener Art streben diese beiden Biicher nach dem gleichen Ziele.
Zum Verstindnis des einen ist das andere durchaus nicht notwendig, wenn
auch fir manchen gewiss férderlich.»'

Dieses Werk enthilt neben seinen menschenkundlichen, das heilt die
Wesensglieder des Menschen betreffenden Teilen, auch Darstellungen des
Lebens nach dem Tode, von Reinkarnation und Karma sowie zum geistes-
wissenschaftlichen Schulungsweg. Im vorliegenden Aufsatz stehen erstere im
Vordergrund;® die Themen von Wiederverkérperung und Schicksal sowie des
Schulungsweges aus den Gesichtspunkten des Werkes Die Philosophie der Frei-
heit werden an anderen Stellen vertieft behandelt.?

Abgrenzungen von Leib, Seete und Geist

Zunichst grenzt Rudolf Steiner im Werk Die Philosophie der Freiheit titiges
Denken und Erkennen von der bloRen Beobachtung als rezeptives Ereignis ab
[IIL.1,I11.7,111.10].* Insbesondere sind Denkinhalte (Ideen, Begriffe) nicht dem
Subjekt zugehérig [I11.16, IV.1 £, V.181]. Ideen werden durch titiges Denken
erfahren [111.16, II1. Zusatz, V.181.]; es handelt sich dabei um ein titiges Wahr-
nehmen oder eine wahrnehmende Tatigkeit [Die Konsequenzen des Monis-
mus, 2. Zusatz]. Das titige Denken und Erkennen selbst, als Prozesse, sind
jenseits von Subjekt und Objekt [IIL.1, IT1.g, III.31, IV.6, V.18, VIIL1].

Dieses tatige Denken ist in seinem gegenwirtigen Vollzug nicht beobacht-
bar [II1.8, IIL.10, III.12, [IL.14], man kann nur im Nachhinein die Produkte
dieses Prozesses zur Kenntnis nehmen, eben als Beobachtungen. Bevor das
titige Denken Beobachtungsinhalt werden kann, muss es erst hervorgebracht
worden sein [II1.7, IIL.22]. Liegt es als solches vor, kann es durch «denkende
Betrachtung» erkundet werden [III.13]. Gewdhnlich richtet sich das Denken
auf Gegenstinde aulerhalb seiner selbst, deshalb ist diese Beschaftigung des
Denkens mit sich selbst ein «Ausnahmezustand» [IIL.8] - nicht methodisch,
sondern inhaltlich. Dies fithrt zum Ergebnis, dass fiir das Durchschauen des
Denkens nichts herangezogen werden muss, was auRerhalb desselben liegt, es
kann durch sich selbst bestimmt werden im Sinne einer (geistigen) Selbstauf-
klirung, Selbstbestimmung oder Selbsterkenntnis [I11.18, IIL.25, II1.29], wel-
che die Grenzen des Subjekts iiberwindet.

Die Selbstbestimmung des Denkens als einer Ideen hervorbringenden (ge-
nauer: Ideen anschauenden) Titigkeit kann auf das Erkennen als einer Ti-
tigkeit des Verkniipfens von Ideen mit Wahrnehmungsinhalten ausgedehnt
werden: Wahrnehmungen treten zunichst als zusammenhangslose Aggregate
von Beobachtungsinhalten auf [IV.10]. Dadurch werden Fragen induziert [IL.1,

o

20

Emanuela Assenza

Mystery of Intent, 150 x 146 cm
Acryl, Bleistift auf Papier

2012

1

Rudolf Steiner: «Vorredey, in: Theosophie - Ein-
fithrung in libersinnliche Welterkenntnis und
Menschenbestimmung, Berlin 1904, S. VI, heute
in Vorwort zur 3. Auflage integriert, siehe Theo-
sophie, GA 9, Basel ¥2013, S. 12f.

Weitergehende Ausfiihrungen dazu finden sich
in Renatus Ziegler: Dimensionen des Selbst und
das Ich des Menschen - Eine Philosophische
Anthropologie, Stuttgart 2013 und in Revolution
des Denkens - Ein Arbeits- und (ibungsbuch,
Basel 2025, Kapitel 17. - Im letztgenannten Buch
finden sich auch vertiefende Untersuchungen
zu den im Folgenden sehr knapp
charakterisierten Sachverhalten aus dem Inhalt
des Buches Die Philosophie der Freiheit.

Siehe Renatus Ziegler: freiheit und Schicksal -
Eine Philosophie der Wiederverkérperung,
Stuttgart 2015.

Wenn keine Zitate vorliegen, wird nur die
Kapitelnummer (rdmische Ziffern) und die Ab-
schnittsnummer (lateinische Ziffer) der zweiten
Auflage des Werkes Die Philosophie der Freiheit
(GA 4) in eckigen Klammern angegeben (bei
Kapitel IV wird das zu Abschnitt 3 gehdrige ein-
geriickte Zitat nicht als eigene Abschnitts-
nummer gezahlt); béi Zitaten folgt darauf die
Seitenzahl der Ausgabe Basel 72021.




5 Das ist im Einzelnen natiirlich um einiges
komplexer, siehe dazu etwa auch Renatus
Ziegler: Revolution des Denkens (Anm. 2),
Kapitel 11 bis 13.

VII1.8-10, VIL.31], da man vermisst, was man von einem anderen Erfahrungs-
feld, dem Denken von Ideen, her kennt: einen in sich bestimmten Zusammen-
hang. Damit kann jeder spezifisch vermisste, das heiflt fiir den erkennenden
Menschen fehlende Zusammenhang innerhalb der Wahrnehmungswelt durch
erkennendes Denken erginzt werden: Die Welt ist grundsitzlich erkennbar
[IV,V und VII]>

Damit sind die Instrumente zur Selbstbestimmung des Menschen bereit-
gestellt. In dem Werk Die Philosophie der Freiheit verwendet Rudolf Steiner
den Ausdruck «seelisch» nicht spezifisch in Abgrenzung zu «geistig». Aber die
behandelten Themen lassen sich klar dem einen oder dem anderen Gebiet des
menschlichen Lebens zuordnen. Das soll im Folgenden versucht werden.

Auffillig ist zundchst, dass im ersten Teil der Philosophie der Freiheit an allen
Stellen, in denen es um Selbstbestimmung oder Ahnliches geht, das erken-
nende Denken Instrument der Selbstbestimmung und nichr Objekt derselben
ist [siehe insbesondere IV.5-7, V.18, VI.12-14]. Das titig ¢rkennende Denken
wird jeweils als dasjenige charakterisiert, welches den Abgrund zwischen Sub-




e R

Renatus Ziegler | Wesensglieder des Menschen 2

jekt und Objekt iiberwindet, also dieser Trennung gar nicht angehdrt: es ist
universell und nicht individuell. Damit kristallisiert sich heraus, dass Steiner
hier den Ausdruck «individuell» fiir das Seelisch-Persdénliche des Menschen
verwendet, wozu eben das erkennende Denken nicht gehért. Letzteres kann
dann als geistiges Element des Menschen (seiner eigentlichen Menschwer-
dung) charakterisiert werden (siehe dazu weiter unten).

Damit gehéren alle Beobachtungen am Menschen, insofern sie nicht dem
Leib zugeordnet sind, zum Bereich des Seelenlebens und bilden die Grundlage
fiir die Selbstbestimmung des Menschen als seelisches Wesen oder «mensch-
liche Individualitits oder «Persénlichkeit» [VI]. Im zweiten Teil ist diesbeziig-
lich dann von der «charakterologischen Anlage» die Rede, die insbesondere
beim Zustandekommen von Willensimpulsen innerhalb des Seelenlebens
eine zentrale Rolle ibernimmt [IX.7£.].

Auf spezifisch leibliche Prozesse kommt Steiner nur selten zu sprechen.
Da ist zunichst der sinnliche Wahrnehmungsinhalt als ein Inhalt der Beob-
achtung zu nennen, der die gewohnliche sinnliche Aufenwelt charakteri-
siert, im Gegensatz zur seelischen Innenwelt der Selbstwahrnehmung [IV.3,
IV.22]. Das wird dann weiter spezifiziert in die «mathematische» Abhingig-
keit des Wahrnehmungsinhaltes vom Ort und der Zeit der leiblichen Prisenz
des Wahrnehmenden [IV.17, VL.15f] sowie in die qualitative Abhingigkeit
desselben vermége des Wahrnehmungsumfanges (Perspektivitét) und der or-
ganischen Konstitution (zum Beispiel Rot-Grinblindheit, Schwerhorigkeit).
Weiter spielt die Zuriickdringung seelisch-leiblicher Prozesse fiir die titige
Prisenz einer moralischen Intuition eine fundamentale Rolle [IX.4].

Gedanken-, Gefiihls- und Willensereignisse

Man findet nun in den seelischen Sphiren des Gedanken- und Gedankenbil-
derhabens [II1. Zusatz], des Fithlens oder des Gefithlehabens sowie in Willens-
ereignissen, also im Haben von Motiven, Wiinschen etc., jeweils drei unter-
schiedliche Qualititen, Arten oder Stufen. Sie legen Zeugnis ab von einer
inneren Differenzierung seelischer Ereignisse. Man kann die phdnomenalen
Ereignisse der Seele auch so charakterisieren, dass man von einem Strom von
Erlebnissen ausgeht, welcher das Alltagsbewusstsein durchzieht. Diesen Er-
eignissen ist gemeinsam, dass sie alle ohne eigenes direktes Zutun auftauchen,
eben als Beobachtungsinhalte. Darin gibt es solche, welchen nicht ein sie di-
rekt auslésendes Ereignis vorangeht (sinnliche und geistige Wahrnehmun-
gen - sie konnen Primirereignisse genannt werden) und solche, die durch ers-
tere veranlasst oder ausgelést werden, wie Gefiihle, Gedanken (Vorstellungen)
und Willensereignisse (Sekundarereignisse).

(1) Im Bereich des Habens von Gedanken oder Vorstellungen gibt es zunichst
Vorstellungen, die unmittelbar mit einer Wahrnehmung auftauchen [IV.10,
IV.21f, V.30], die man auch Gegenwartsvorstellung oder «objektive Wahrneh-
mung» [V.30] nennen kann. Sie sind Teil der seelischen Konstitution; diese re-
agiert auf von aufen kommende Wahrnehmungen immer mehr oder weniger
in gleicher Art. Bleibt es dabei, so gerit man unter die «Knechtschaft» solcher
Gedankenbilder [2. Anhang 13].

(2) Davon unterscheiden kann man Gedankenbilder im Sinne von Nach-
erlebnissen oder Nachbildern solcher primiren Sinneswahrnehmungen, also
insbesondere Erinnerungsvorstellungen, auch «subjektive Wahrnehmungen»
genannt [[V.21f, V.30]. Auch die Resultate von Erkenntnistitigkeiten gehdren
dazu: Sie sind zurtickbleibende individuelle Gedankenbilder eines voran-
gegangenen Erkenntnisprozesses [V1.4f., V1.8, VI.15f]. Man kann auch sich

e |




3 Renatus Ziegler | Wesensglieder des Menschen

mehr oder weniger gewohnheitsmiRig einstellende Vorstellungskombinatio-
nen (automatisierte Gedankenprozesse, Assoziationen etc.) dazu rechnen.

(3) Als dritte Art von Gedankenbildern kdnnen die sich an einen (geistigen)
Prozess des Denkens und Erkennens anschlieRenden, von diesen ausgeldsten
oder veranlassten Erfahrungen angefihrt werden. Das sind insbesondere die
Beobachtungen des Denkens [II1.7-9, III.14], spater auch «Leichname des le-
bendigen Denkens» oder «Gegenbilders und «Spuren» des titigen Denkens
genannt [IX.4£]. Bs sind durch die Seele bewahrte Bilder des geistigen Prozes-
ses des einstmals aktuellen Denkens und Erkennens.

Fiihlen wird generell als ein sich an einen Wahrnehmungsinhalt anschlie-
Rendes, dem Subjekt zugeordnetes Erleben charakterisiert, das vom Wahr-
nehmungsobjekt (Inhalt) auf das Wahrnehmungssubjekt gerichtet ist [VI.14,
VIIL4f] und dieses Subjekt oder Individuum bereichert [V1.13].°

«Das Fithlen ist ein rein individueller Akt, die Beziehung der AuRenwelt
auf unser Subjekt, insofern diese Beziehung ihren Ausdruck findet in einem
bloR subjektiven Erleben. [...] Im Gefiihl erlebt es einen Bezug der Objekte auf
sein Subjekt; im Willen ist das Umgekehrte der Fall» [VIII.4-5, S. 140]

(1) Ganz entsprechend wie bei den Gedankenbildern gibt es bei den Ge-
fihlen eine elementarste Art des Erlebens, hier der Tatsache des Empfindens
einer Wahrnehmung im Sinne eines subjektiv auftretenden, mir zugeordneten
Erlebnisses im Kontrast zum Gewahrwerden des entsprechenden Inhalts, der
relativ dazu objektiv gegeben ist [IV.10].

(2) Davon unterscheiden kann man solche Gefiihle, die sich an Sinneswahr-
nehmungen entziinden und sich in Antipathie und Sympathie oder Lust und
Unlust duBern [1I1.of,, III Zusatz, VI.10, VIIL2] - siche das Zitat weiter oben.

(3) Eine dritte Art des Fihlens zeigt sich im Zusammenhang des Denkens
von Ideen.

«Unser Denken ist nicht individuell wie unser Empfinden und Fithlen. Es
ist universell. Es erhdlt ein individuelles Geprige in' jedem einzelnen Men-
schen nur dadurch, daR es auf sein individuelles Fithlen und Empfinden be-
zogen ist. Durch diese besonderen Fiarbungen des universellen Denkens
unterscheiden sich die einzelnen Menschen voneinander.» [V.18, S. 90] «Eine
wahrhafte Individualitit wird derjenige sein, der am weitesten hinaufreicht
mit seinen Gefiihlen in die Region des Ideellen.» [VL.14, S. 110] «Wir verbin-
den jeder besondere Gefiihle, und zwar in den verschiedensten Stirkegraden,
mit unseren Wahrnehmungen. Dies ist das Individuelle unserer Eigenperson-
lichkeit.» [V1.16, S. 110] «Das Gefiihl ist das Mittel, wodurch die Begriffe zu-
nachst konkretes Leben gewinnen.» [VI.18, S. 111]

Gerade im Kontrast zu den seelischen Formen des Denkerlebens in der
Form des Gedankenhabens und der Beobachtungen des Denkens, die das See-
lenleben austrocknen, gilt: «Das Wollen, das Fiihlen, sie erwirmen die Men-
schenseele auch noch im Nacherleben ihres Ursprungszustandes.» [VIII Zu-
satz, S. 143]

Wenn man unter dem Ursprungszustand das Erleben eines Gefiihls (Wohl-
gefiihl, Sympathie) bei unmittelbarer Anwesenheit der es auslésenden Wahr-
nehmung versteht, so vergeht ein solches Gefiihl nicht notwendigerweise mit
dem Verschwinden der Wahrnehmung — es klingt noch nach [«Nacherleben»).

Wollen (insofern es kein freies Wollen ist) wird zunichst generell als ein

6 Siehe dazu Renatus Ziegler: «Was ist ein Ge- beobachtbares (oder wahrnehmbares) subjektives Ereignis charakrerisiert,
flihi?», in: Das Goetheanum, Nr. 11, 14. Marz 2025, das mit dem Fiithlen verwandt ist, das jedoch vom Subjekt aus in umgf.:kehr—
S.10-11 und Revolution des Denkens (Anm. 2), ter Richtung auf die es auslésende objektive Wahrnehmung bezogen ist. In
Kapitel 17. Fortsetzung des bereits oben angefithrten Zitats [VIILs5] heifit es: «Im Wollen




Renatus Ziegler | Wesensglieder des Menschen 24

haben wir ebenfalls eine Wahrnehmung [in Form einer Beobachtung] vor uns,  Emanuela Assenza
nimlich die des individuellen Bezugs unseres Selbstes auf das Objektive. Was  isis, 150 x200 cm
am Wollen nicht rein ideeller Faktor ist, das ist ebenso bloR Gegenstand des  Mischtechnik auf Aquarellkarton
Wahrnehmens wie das bei irgendeinem Dinge der Aulenwelt der Fall ist» 2013
[VIII Zusatz, S. 143]
Auf den Kontrast des tatigen Denkens mit dem seelisch zentrierten Wollen
geht Steiner im Zusatz zum Kapitel Il ein. Im Zusatz zum Kapitel VIII macht
er noch einmal auf die Verwandtschaft des Wollens (Wiinsche, Begierden) mit
dem Fuhlen aufmerksam, indem diese Art des Wollens ebenfalls nach dem
Verschwinden des es auslésenden Wahrnehmungsinhaltes nachklingen kann
[VIII Zusatz] (siehe das Zitat weiter oben).
Verschiedene Arten des Wollens werden am Anfang des IX. Kapitels be-
schrieben. Zunichst stammen die méglichen Motive ohnehin aus dem Fundus
der Vorstellungen, also aus den erlernten, iibernommenen und erinnerten Er-
fahrungsinhalten. Hier zeigt sich eine Stufenfolge von egoistischen Zielinhal-
ten [IX.18] iiber ethische und religiése Normen und Regeln [IX.19] bis hin zu
umfassenden in der Erfahrung gegriindeten Maximen [IX.20-22]7
Diese werden durch unterschiedliche, aus der seelischen Organisation
(«charakterologische Anlages) entspringende Arten von «Triebfedern» zu Mo-
tiven des Wollens gemacht:
(1) Beim Trieb geschieht der Ubergang von der Vorstellung zum Motiv auf
unmittelbare Weise: ein moégliches Motiv (ich kénnte spazierengehen) wird
auf Anlass einer Wahrnehmung (Wetterumschwung) direkt in ein tatsichli-
ches Motiv (ich will spazieren gehen) umgewandelt [IX.11].
(2) Als zweites kann ein Gefiihl fir diesen Ubergang von einer Vorstellung
zum Motiv verantwortlich sein: Sympathie zum Spazierengehen [IX.12].
(3) Zuletzt kommen routineméRige Uberlegungen fiir die Motivbildung in-
frage: Bewegung ist gesund, also mache ich die Vorstellung «Spazierengehen»
zum Motiv [IX.13].

Seelenleben und menschliche Individualitdt
Aus den vorangehenden Darstellungen ist deutlich geworden, dass Rudolf
Steiner in Die Philosophie der Freiheit dem Leben der Seele einen grofen Raum
zumisst. Die drei Seelenkrifte Vorstellen/Denken, Fihlen und Wollen wer-
den griindlich besprochen, wenn auch nicht systematisch abgehandelt, son-
dern punktuell, auf verschiedene Kapitel verteilt, durchgenommen.

Zentrale Aspekte des Seelenlebens kommen im Kapitel VI tber «Die
menschliche Individualitit» zur Ausfihrung. Im Zentrum steht dort die Idee
der Vorstellung im Kontext des Wahrnehmungs- und Erkenntnisprozesses.
Diese wird dort als Resultat des titig gestalteten Zusammenspiels des intuiti-
ven Denkens mit den Wahrnehmungsinhalten bestimmt: «Die Vorstellung ist
also ein individualisierter Begriff.» [VL5, S. 107] Damit wird sie Teil des See-
lenlebens und kann auch erinnert und sogar Gewohnheit (Vorurteil, Uberzeu-
gung etc.) werden. Im Zusammenhang mit dem individuellen Charakter einer
Vorstellung [VI.15f] kommen dann weitere, das Individuelle am Menschen
reprisentierende Qualititen zur Sprache, insbesondere das Fiihlen [VL.10-12,
VI.17-18]. Dabei wird zugleich betont, dass dem titigen Denken solche indi-
viduellen Bigenschaften nicht zukommen. Die Funktion des Denkens ist eine

ganz andere: 7 Im Einzelnen werden diese Sachverhalte von

«Man konnte versucht sein, in dem Gefiihlsleben ein Element zu sehen, das Steiner differenzierter untersucht, siehe dazu
reicher mit Wirklichkeit gesittigt ist als das denkende Betrachten der Welt. auch Renatus Ziegler:Revolution des Denkens
Darauf ist zu erwidern, daR das Gefithlsleben eben doch nur fiir mein Indivi- (Anm. 2), Kapitel 25-27.

%




duum diese reichere Bedeutung hat. Fiir das Weltganze kann mein Gefiihlsle-
ben nur einen Wert erhalten, wenn das Gefiihl, als Wahrnehmung an meinem
Selbst, mit einem Begriffe in Verbindung tritt und sich auf diesem Umwege
dem Kosmos eingliedert.» [VI1.13, S. 109]

Aber: «Unser Leben ist ein fortwiahrendes Hin- und Herpendeln zwischen
dem Mitleben des allgemeinen Weltgeschehens und unserem individuellen
Sein.» [VL.13, S. 109]

Und damit wird dem Zusammenspiel des universellen Denkens mit dem
individuellen Seelenleben ihre jeweils gebtihrende Stellung zugewiesen.

Theosophisch-anthroposophische Seelengliederung
Gleich am Anfang der Theosophie, im Hauptkapitel «Das Wesen des Men-
scheny, im Unterkapitel IT iiber «Die seelische Wesenheit des Menschen» wird
auf die Sinnesempfindung als Teil des Seelenlebens hingewiesen und daran an-
schlieRend auf Gefiihl und Wille?

«So stellt sich die Seele als das Eigene des Menschen der AuRenwelt gegen-
iiber. Br erhilt von der AuRenwelt die Anregungen; aber er bildet in GemaR-
heit dieser Anregungen eine eigene Welt aus.» [IL.1, S. 31]

Weiter unten wird dann dieser Empfindungsanteil der Wahrnehmungen
der Empfindungsseele zugeordnet [IV.6] und ebenfalls werden ihr die elemen-
taren «Gefithle der Lust und Unlust, die Triebe, Instinkte, Leidenschaften»
[IV.10, S. 42] zugesprochen. Kommt die durch diese Erlebnisse angeregte und
ihr zuarbeitende Gedanken-/Vorstellungsbildung ins Spiel, so zeigt sich die

8 Rudolf Steiner: Theosophie (GA 9, Anm. 1). Ich Verstandesseele oder das Gemiit [IV.11]. Lebt die Seele das im titigen Denken
zitiere aus dem Kapitel «Das Wesen des erscheinende Wahre und Ewige mit, so wird die Bewusstseinsseele offenbar
Menschen» die dazugehdrigen Unterkapitel und [IV.15]; sie ist in ihren Erlebnisinhalten nicht mehr verstrickt in die elemen-
Absétze in eckigen Klammern, bei Zitaten zu- taren seelischen Regungen wie Triebe und Affekte und dementsprechend un-
sdtzlich mit der Seitennummer. abhingig von ihnen.

¥—1




_—

Renatus Ziegler | Wesensglieder des Menschen

Aus diesen wenigen Andeutungen kann hervorgehen, dass die weiter oben
geschilderten jeweils drei Arten des Vorstellens/Denkens, des Fithlens und des
Wollens den drei Gliedern der Seele, der Empfindungsseele, der Verstandes-
seele oder Gemiitsseele bzw. der Bewusstseinsseele zugeordnet werden kén-
nen.

Wesensglieder des Geistes

Fir die das Seelenleben tberragende geistige Titigkeit des Denkens lassen
sich in Die Philosophie der Freiheir folgende Qualititen unterscheiden. Was
die erkennende Funktion des Denkens betrifft, kommt zunichst die ideen-
anschauende Tatigkeit in Betracht, durch welche in sich selbst bestimmte rein
ideelle Sachverhalte gewahr werden, die jenseits aller persénlichen und natir-
lichen Bestimmungen aufzufinden sind [II1.16, III Zusatz, V.18f]. Im Kapitel
V nennt Steiner diese Art des ideenanschauenden Denkens «Intuition» [V.25];
man konnte sie auch etwas spezifischer Ideenintuition nennen.

Eine weitere Stufe wird erreicht, wenn es nicht mehr nur um das Anschau-
en von Ideen geht, sondern um das Leben im Denken, um das Erleben der im
reinen Denken und im erkennenden Denken mitwirkenden Liebe und Kraft.

«Das Denken lisst nur allzuleicht in diesem Nacherleben [des Ursprungs-
zustandes] kalt; es scheint das Seelenleben auszutrocknen. Doch dies ist eben
nur der stark sich geltend machende Schatten seiner lichtdurchwobenen,
warm in die Welterscheinungen untertauchenden Wirklichkeit. Dieses Un-
tertauchen geschieht mit einer in der Denkbetitigung selbst dahinflieRenden
* Kraft, welche Kraft der Liebe in geistiger Art ist» [VIII Zusatz, S. 143]

Diese tétig zu erlebende Einsicht nennt Rudolf Steiner dann «Intuition des
Denkensy [VIII Zusatz, IX.3]

Eine dritte Stufe wird angedeutet, wenn iiber das titige Erleben des Den-
kens hinaus zum Erleben des titigen Ich im Denken, also zur Intuition des Ich,
vorangeschritten wird [IX.4£].°

Im Rahmen des Wollens und Handelns finden sich diese drei Stufen wieder
in der moralischen Intuition [IX.25], in der moralischen Phantasie [XI1.2-4] be-
ziehungsweise in der moralischen Technik [XI1.4f].

In einem 1905 gehaltenen Vortrag weist Steiner selbst darauf hin, dass er
das hohere oder reine Denken, also die oben genannte Ideenintuition, in der
Theosophie Geistselbst genannt habe und die moralische Phantasie Lebensgeist.

«Nun habe ich versucht, die allmahliche Hinauferziehung des Menschen,
die Reinigung des Menschen aus dem Seelischen in das Geistige, in einem Bu-
che darzustellen, das ich vor einigen Jahren geschrieben habe als meine <Philo-
sophie der Freiheit>. Was ich jetzt dargestellt habe, finden Sie dort in den Be-
griffen der abendlandischen Philosophie ausgedriickt. [..] Das sind nur andere
Ausdriicke fiir ein und dieselbe Sache.»*

Es liegt dann nahe, die oben genannte dritte Stufe des denkenden Erlebens,
des Erlebens des eigenen wirksamen Wesenszentrums des Ich, mit dem Geis-
tesmenschen in Verbindung zu bringen, der sich in der konkreten Welt und im
sozialen Zusammenhang durch seine moralische Technik mit voller Verant-
wortung seines Tuns manifestiert.

Zum Schluss bleibt noch darauf hinzuweisen, dass im Gegensatz zum ers-
ten Teil des Werkes Die Philosophie der Freiheit im zweiten Teil ab Kapitel IX
die Ausdriicke «individuells und «Individuum» nicht mehr im Sinne der see-
lischen Bigenheit (Personlichkeit) verwendet werden, sondern fiir das im téti-
gen Denken zentrierte geistige Wesenszentrum des Menschen. Anfangs aller-
dings ist noch die Rede von der «individuellen Beschaffenheit» des Menschen

9

10

26

Dieser Ubergang wird im Kontext der Philosophie
der freiheit ausfihrlich dargelegt in Renatus
Ziegler: Revolution des Denkens (Anm. 2), Kapitel
18 und 19. - Aus anderer Perspektive, ins-
besondere auf der Universalienlehre des Mittel-
alters fupend, geht Steiner auf diese Stufen ein
in Philosophie und Anthroposophie (1918), siehe:
Philosophie und Anthroposophie (GA 35), Basel
52014, S. 66-110. Steiners Bearbeitung des Vor-
trages vom 17. August 1908 mit dem Titel «Philo-
sophie und Theosophie» zum Aufsatz «Philo-
sophie und Anthroposophiey ist detailliert
dokumentiert und kommentiert in: Renatus
Ziegler (Hrsq.): Rudolf Steiner. Philosophie und
Anthroposophie, Basel 2024, zusammen mit
einem ausfiihrlichen Essay zur Universalienlehre,
die in dieser Schrift eine zentrale Rolle spielt;
siehe auch Renatus Ziegler: «Sind Ideen real? -
Universalienrealismus als geistempirische
Problemstellung, in: Eckart Forster, Christiane
Haid (Hrsq.): Rudolf Steiner als Philosoph. Fine
Standortbestimmung, Dornach 2025, S.17-73,
Rudolf Steiner, Vortrag 9. Februar 1905 iiber «Ur-
sprung und Ziel des Menscheny, in: Ursprung und
Ziel des Menschen. Gr@ndbegriffe der Geistes-
wissenschaft (GA 53), Dornach 21981, S. 214f.




27 Renatus Ziegler | Wesensglieder des Menschen

im Sinne seiner seelisch bestimmten charakterologischen Anlage [IX.7]. Erst
spiter dndert sich die Bedeutung der genannten Ausdriicke, etwa wenn von
«rein intuitiv erfassten individuellen Sittlichkeitszielen» die Rede ist [IX.20].
Etwas spiter taucht dann der Ausdruck «Sittlichkeitsgehalt des Individuums»
auf [IX.28]. Und dann, unmissverstandlich, heifit es:

«Ich frage mich auch nicht: wie wiirde ein anderer Mensch in meinem Falle
handeln? - sondern ich handle, wie ich, diese besondere Individualitit, zu wol-
len mich veranlasst sehe. Nicht das allgemein Ubliche, die allgemeine Sitte,
eine allgemein-menschliche Maxime, eine sittliche Norm leitet mich in un-
mittelbarer Art, sondern meine Liebe zur Tat. Ich fithle keinen Zwang, nicht
den Zwang der Natur, die mich bei meinen Trieben leitet, nicht den Zwang
der sittlichen Gebote, sondern ich will einfach ausfihren, was in mir liegt.»
[IX.30, S. 162; dhnlich IX.32]

Von da an tauchen diese Ausdriicke wiederholt auf und nur noch in der zu-
letzt angegebenen Bedeutung.

Erreichte Einsicht

In seinem Werk Die Philosophie der Freiheit hat Rudolf Steiner einen philo-
sophisch-phianomenologischen Weg zur Selbsterkenntnis und Selbstbestim-
mung des Menschen ausgearbeitet, der sich von seelischen Erscheinungs-
formen bis zu hoheren geistigen Titigkeiten des Menschen erstreckt. Dabei
werden psychische Phinomene geschildert, die zundchst leicht zuginglich
sind, von denen aus dann zu Fahigkeiten angeregt wird, die weit ber seeli-
sche Tatsachen hinausreichen. Diese Fihigkeiten konnen zu Keimen werden,
welche die Méglichkeit enthalten, schlieflich auch Geistiges als Phinomen,
als selbst erarbeitete Erfahrung zu erfassen. Damit eréffnet sich ein Weg, sich
die als Erkenntnisergebnisse dargestellten Sachverhalte in der Theosophie auf
eigenstindige Weise zu erarbeiten.

Der in diesem Buch im letzten Kapitel dargestellte Schulungsweg erweist
sich dann, wie im Einzelnen nachgewiesen werden kann, als eine Ausarbei-
tung, eine Spezifizierung der in Die Philosophie der Freiheir grundlegend ver-
anlagten und praktizierten Erkenntnis- und Freiheitsprozesse.

Dr. Renatus Ziegler studierte Mathematik und
Theoretische Physik an der ETH in Zirich. Er promo-
vierte 1985 iiber geometrische Mechanik an der Uni-
versitat in Kassel. Anschliefend forschte und lehrte
er an Universitaten der USA, ab 1987 war er Mit-
arbeiter an der Mathematisch-Astronomischen Sek-
tion am Goetheanum. Von 2001 bis 2019 war er
wissenschaftlicher Mitarbeiter im Verein fir Krebs-
forschung, Arlesheim (Schweiz). Seit 2019 ist er im
Rudolf Steiner Archiv als Herausgeber im Rahmen
der Rudolf Steiner Gesamtausgabe tatig. Zahlreiche
Verdffentlichungen zu verschiedenen Themen liegen
vor: u.a. Dimensionen des Seibst. Eine Philosophische
Anthropologie (2013), Intuition und Icherfahrung. Er-
kenntnis und Freiheit zwischen Gegenwart und Ewig-
keit (22015), Freiheit und Schicksal. Eine Philosophie
der Wiederverkorperung (2015), Revolution des Den-
kens - Ein Arbeits- und Ubungsbuch (2025).

_L_;




